
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025 

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali



 

 

             

 

PRESENTATION 

             

  

 

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

             

 

EQUIPE EDITORIALE 

             
 

DIRECTEUR DE PUBLICATION    

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) 

 

DIRECTEUR ADJOINT  

Pr Sékou YALCOUYE (Mali)    

                                                                                                         

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de 

Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA, 

Conakry, Guinée) 



 

 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, 

Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

COMITE EDITORIAL 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

REDACTEUR EN CHEF 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

 

COORDINATRICE 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

 

COORDINATEUR ADJOINT 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 



 

 

             

 

POLITIQUE EDITORIALE 

             

 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans tous les 

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles 

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit 

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un 

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et 

Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et 

de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un manque 

de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision finale et 

peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la 

qualité de l'article.  



 

 

             

 

SOMMAIRE 

             

 

1. KOUYATÉ Alou, NASSOKO Lassana 

Les médias à l’épreuve de la pensée philosophique contemporaine………………….....1 

 

2. Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Éducation et crise écologique en l’ère de l’anthropocène…………………………..….20 

  

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE  

La vie socio-économique à l’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de 

Kpendjal au Nord-Togo…………………………………………………………….....40 

 

4. IDI OUNFANA Nassirou 

La philosophie de la paix : entre Etat de droit démocratique et insécurité au 

sahel…………………………………………………………………………………...57 

 

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

Morale et religion : prolégomènes à un humanisme laïc……………………………....71 

 

6. Okon Bernardin DJOUPO 

L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une 

temporellité authentique avec Heidegger…………………………………………..….84 

 

7. Gabriel VANNA 

Le numérique au-delà d’une révolution historique : introduction à la fabrique 

philosophique de la culture perceptive………………………………………..……...100 

 

8. Bah Leger KOUADIO 

Karl Marx et Amartya sen : convergences et divergences dans l’analyse du 

capitalisme………………………………………………………………………..….114 

 

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU 

Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains…..132 

 

10.   Jean Désiré SAWADOGO 

Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogène dans la 

pensée de Joseph KI-Zerbo …………………………………….…………………....149 

 

 

 



 

 

11.   Affoué Valery-Aimée TAKI 

Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166 

 

12.   Dieudonné Achille Ozi GAGBÉI 

Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les États africains…….178 

 

13.   MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre 

Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en 

République Démocratique du Congo…………………………………………..…….192 

 

14.   Huédoté Fernand HOUNTON 

Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause 

finale et cause formelle………………………………………………………………212 

 

15.   Mahmoud ABDOU  

Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble……...…229 

 

16.   Antoine BORUGH-BU-DJORH 

La souveraineté des Etats africains à l’épreuve des coups d’Etat militaires : entre 

émancipation et néocolonialisme………………………………………………….....241 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  57 

 

LA PHILOSOPHIE DE LA PAIX : ENTRE ETAT DE DROIT 

DEMOCRATIQUE ET INSECURITE AU SAHEL 

 

IDI OUNFANA Nassirou, 

Maitre-Assistant au Département Philosophie, Culture et Communication de la Faculté 

des Lettres et Sciences Humaines de l’Université André Salifou de Zinder (Niger) 

E-mail : idiounfananassirou@yahoo.fr 

 

Résumé 

Dans la philosophie politique moderne, la question de la paix renvoie à celle de l’Etat 

de droit démocratique. Celui-ci conditionne la paix du seul fait qu’il responsabilise ou 

autonomise le peuple. Cependant, la situation sécuritaire actuelle met les démocraties du Sahel 

à rude épreuve. L’identité des problèmes sécuritaires dans les Etats du Sahel (malgré quelques 

relativités) requiert des réponses théoriques et pratiques communes. Ce qui renvoie à une 

optique d’intégration panafricaine. D’où le bien-fondé de la présente réflexion. Le but est de 

savoir comment l’effectivité de l’Etat de droit démocratique permet de redéfinir celle de la paix 

au Sahel. Le postulat déterminant est que l’Etat de droit démocratique porte des valeurs éthico-

politiques indispensables à la paix comme gage du développement au Sahel.  

 

Mots clés : Conflit, Etat de droit démocratique, insécurité, Sahel, violence 

 

Abstract 

In political modern philosophy, the issue of peace implies that of democratic State of 

law. The latter funds peace in the sense that it offers responsabilities and autonomy to the 

people. Yet, the current security situation disfavors Sahelian democracy. The common security 

problems in sahelain States (in spite of its relativity) requires common theoretical and practical 

responses. Thus, panafrican integration becomes a way out. This justifies the relevance of this 

very interrogation. The goal is to know how the effectiveness of democratic State of law 

imbodies ethico-political values necessary for peace as fundation of development in the Sahel. 

 

Key-words : conflict, democratic State of law, insecurity, Sahel, violence 

 

 

 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  58 

 

Introduction 

Parler de la philosophie de la paix revient à soulever l’un des problèmes majeurs de toute 

la philosophie politique et morale. Qu’on se réfère aux anciens ou qu’on s’appuie sur les 

doctrines modernes, on découvre que la paix reste au cœur des maints traités philosophico-

politiques. Cela est d’autant plus compréhensible qu’en tant que vertu charriée par toute 

l’humanité, la paix, entre les individus dans un Etat, entre les Etats dans une sous-région et entre 

les régions dans l’ensemble du globe, donne sens, fondement et finalité à la réunion des hommes 

en collectivité. A partir de cet instant et surtout au regard de la tournure géopolitique prise par 

l’émergence critique de notre sous-région, il est tout à fait pertinent de réfléchir sur la 

philosophie de la paix entre Etat de droit démocratique et insécurité au Sahel. 

La réflexion part du constat selon lequel dans l’entendement de la conscience politique 

moderne, il existe une interconnexion entre la vitalité des régimes démocratiques et l’édification 

d’une paix durable voire pérenne dans les Etats, ce qui n’est pas toujours le cas dans un 

environnement géopolitique sahélien où l’insécurité tant alimentaire que politique ou sociale 

soumet les démocraties naissantes à rude épreuve. Il urge de chercher à savoir comment 

l’effectivité de l’Etat de droit démocratique permet de redéfinir la politique de la paix dans un 

Sahel en proie à la décomposition des sociétés et des Etats.  

Le postulat majeur de l’exercice suppose qu’au Sahel, le problème de la paix et de la sécurité 

demeure complexe. Ce problème requiert une prise en charge qui tranche d’avec les conditions 

de possibilité de la méthode coercitive, ce qui revient à faire de l’Etat de droit démocratique un 

réceptacle des valeurs éthico-politiques indispensables à la paix, à la sécurité et au 

développement du Sahel.  

Au moyen d’une démarche méthodologique critique, la contribution se focalisera d’abord 

sur « Le commun dans la neutralisation des passions : sens et portée philosophique de la paix 

démocratique » (1). Puis elle mettra l’accent sur « Entre l’insécurité alimentaire et l’incertitude 

politique : L’Etat de droit démocratique en crise au Sahel » (2). Enfin, il s ‘agira de la 

« redéfinition de la politique de paix à l’aune de l’éthique démocratique au Sahel » (3). 

  

1. Le commun dans la neutralisation des passions : sens et portée 

philosophique de la paix démocratique 

Dans Les six livres de la république, le philosophe Jean Bodin présente la république ou 

l’Etat en termes d’union de plusieurs ménages par ce qui leur est commun. Cela signifie que 

dans son édifice éthico-politique, la vie républicaine élève le commun au rang d’une valeur 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  59 

 

majeure. C’est parce qu’ils se sentent liés aussi bien par l’esprit et par la matière que les citoyens 

supportent le fardeau de la vie républicaine. Ce n’est pas par la force d’épée qu’il convient de 

créer les conditions d’une saine coexistence pacifique. Les instruments ou réglementations 

juridiques sont certes indispensables en matière de réalisation de l’idéal de cette coexistence. 

Toutefois, ces instruments doivent obéir à la logique du commun. Une telle logique est des 

portées philosophiques exceptionnelles. Le commun n’est pas que public ou politique au sens 

d’être vu dans une dimension matérielle. Les différents éléments censés donner quintessence 

au commun débordent les frontières entre le public et le politique, le public et le privé, le 

politique et le juridique ou encore le matériel et l’immatériel. 

Ce que les hommes ont en commun définit le sens de la vie républicaine du seul fait qu’il 

s’agit ainsi d’une préoccupation transcendant les considérations politiques au sens de 

détermination concrète de la vie sociale. Il n’est pas possible de réduire ce que les hommes ont 

en commun en une simple détermination du droit rationnel. Les exigences fondamentales du 

commun restent d’ordre républicain. Ces exigences peuvent se justifier dans une certaine raison 

métajuridique voire métapolitique. C’est dans l’être original et fondateur de la vie politico-

juridique que réside le sens profond du commun. Il convient d’entreprendre la quête de ce sens 

profond si tant est qu’on veut comprendre toutes les implications d’une approche de la paix 

démocratique dont les déterminations sont d’ordre éthico-politique. Partant de cette idée du 

sens profond donné au commun, quelles sont alors les conditions de précisions et d’orientations 

des valeurs éthico-politiques de la paix démocratique ?   Etant donné que l’homme reste à la 

fois corps et âme, sensible et raisonnable ou encore naturel et culturel, n’est-il pas convenable 

d’envisager la concrétisation de ces valeurs en se référant à l’entrechoquement des dimensions 

passionnelles et raisonnables de la coexistence. N’est-ce pas pourquoi faudrait-il reconnaitre 

aux arguments juridiques leur force dans l’édification d’une paix républicaine ?   

En effet, plaçant l’homme au centre de ses préoccupations, la philosophie de la paix s’est 

toujours nourrie des ressources à la fois rationnelles et irrationnelles dans la quête des 

conditions d’élucidation de ses propres énoncés. L’interaction entre les ressources matérielles 

et les ressources immatérielles devient, à cet effet, décisive. Par exemple, pour les philosophes 

politiques modernes comme Machiavel, Spinoza, Hobbes, Montesquieu, Rousseau, ou même 

Nietzsche, la paix comme harmonie entre les sociétaires se construit par la confrontation d’un 

défi particulier qu’est la mise en opposition des passions destructrices du commun. C’est dans 

une telle circonstance que se justifie la distinction entre les anciens et le moderne comme le 

laisse du reste entendre Pierre Hassner (2015, p.66) en ces termes : 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  60 

 

Entre les Anciens et les Modernes, comme entre Machiavel et 

Montesquieu, la différence se situe plutôt dans le mode de manipulation 

réciproque entre la raison et les passions, dans la hiérarchie de ces dernières, 

à la fois au niveau de l’âme et à celui du corps social, dans la prédominance 

soit des passions guerrières dites viriles, comme le courage, la gloire ou le 

désir de domination, soit des passions pacifiques comme le désir de sécurité, 

du bien-être et des richesses d’une part, la sympathie ou la compassion de 

l’autre. (…) L’opposition entre les passions finit par être surmontée de 

manières elles-mêmes différentes et opposées entre Rousseau et Nietzsche. 

Au profit de l’amour-propre, de la vanité ou du désir de reconnaissance chez 

l’un, de la volonté de puissance chez l’autre.  

 

 Convoquer les passions destructrices dans un projet d’édification politique de la paix, telle 

est du reste l’une de procédures spécifiques à la doctrine politique moderne. C’est en cela 

qu’elle reste différente de la doctrine antique. La paix comme condition et conséquence d’une 

vie démocratique harmonieuse ne s’acquiert pas sans une entreprise de confrontation des 

passions sinon de leur neutralisation. Il faut nécessairement prendre en compte la logique 

d’opposition des passions dans l’optique d’une édification moderne de la paix. Tel est du reste 

la ligne d’analyse propre à Spinoza dans son combat pour une paix démocratique et donatrice 

du sens au commun. Se mettant en complicité philosophique avec Hobbes, Spinoza considère 

que la dimension passionnelle de l’existence est une donnée irréfutable dans la quête de liaison 

harmonieuse entre les individus. L’entrechoquement des passions devient un facteur qui 

s’impose dans la quête d’établissement d’une vie républicaine authentique promotrice de la 

paix. Il faut prendre en compte la logique d’entrechoquement des passions qui, au fond, 

traduisent une mésentente autour d’un commun naturel, si l’on souhaite bâtir un édifice de la 

vie politique garant de la paix. 

La perspective de l’auteur du Traité Théologico-politique s’apprécie à partir d’une sorte de 

mise en œuvre d’interaction des passions en matière d’expression de la perversité humaine. 

Interaction ou confrontation, l’entrechoquement des passions est assez saisissant dans la 

justification des rapports humains soumis à la loi de la nature. Tout comme Hobbes, chez  

Spinoza, la mise en conflit des passions reste de nature à provoquer une situation des menaces 

existentielles tant sur le plan individuel que sur celui collectif.  

Plus percutante que celle de Hobbes, l’analyse du philosophe hollandais met en lumière 

l’idée d’un affrontement des passions à partir de leur vivacité. La teneur des passions dépend 

ainsi de leur degré de dangerosité lorsqu’elles dominent l’âme et réorientent le mouvement du 

corps. Prenant une tournure violente sans précédent, la confrontation des passions donne le 

dessus à celles-ci sur la stabilité et l’équilibre de l’âme et du corps. Ce qui compromet toute 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  61 

 

visée de la paix et de la stabilité à l’échelle de la vie éthico-politique. Celle-ci est ainsi soumise 

à une expression ravageuse de la violence relative à l’affrontement des passions. Il manque dans 

cette lancée des principes et valeurs censés civiliser l’individu et la collectivité 

Cet entrechoquement dangereux des passions demeure source d’une insécurité définitive 

tant qu’il ne donne pas lieu à une opération de neutralisation. Seule cette opération est 

pacificatrice. Avec cette observation, la question de la perversité humaine par 

l’entrechoquement des passions nécessite une prise en charge. Il sied ainsi d’entrevoir le 

mécanisme de neutralisation des passions autodestructrices en vue d’une vie politique saine et 

épanouie. Tel est le sens de recours à la raison dans l’action refondatrice de la société 

démocratique. La raison est censée servir de rempart définitif à la dimension autodestructrice 

et ravageuse des passions.  

Si elle apparait marquée par une autodestruction et un ravage sans commune mesure, c’est 

parce que la coexistence humaine soumise à l’entrechoquement des passions n’a rien de civilisé. 

C’est une condition des rapports humains soumis à la loi incontrôlée et illimitée d’une vie 

sauvage qui ignore tout le fondamental de la paix civile. C’est pourquoi il importe d’entrevoir 

un mécanisme impérieux de rationalisation de la vie éthico-politique. D’où le sens et la portée 

critique du pacte social. 

Le pacte est fondateur de la vraie coexistence dans la réalisation d’une paix et d’une liberté 

produite par la simple raison. Spinoza pense que la seule alternative à l’entrechoquement 

destructeur des passions réside dans le contrat social. Face aux passions comme l’envie, la 

fourberie, l’avarice, la haine et la gloire, Spinoza pense qu’il convient de recourir à la raison 

dans l’acte fondateur de la société civile. Tout comme il en est le cas pour la connaissance et 

pour l’éthique, la politique spinoziste nécessite une refondation et une légitimation rationnelle. 

C’est en cela que le rationalisme spinoziste revêt une signification politique majeure. La vie 

sociopolitique n’a son sens effectif que dans des conditions rationnelles assez précises. C’est 

l’usage de la raison qui permet la neutralisation des passions autodestructrices, ce qui entraine 

un changement significatif de la vie éthico-politique. Pour Spinoza, c’est une exigence de la 

raison qui conduit au pacte. B. Spinoza (1963, p.266) postule qu’il faudra  

Que l’individu transfère à la société toute la puissance qui lui appartient de 

façon qu’elle soit seule à avoir sur toutes choses un droit souverain de Nature, 

c’est-à-dire une souveraineté de commandement à laquelle chacun sera tenu 

d’obéir, soit librement, soit par crainte du dernier supplice. 
 

 Avec le pacte social, on assiste à une transformation décisive de la vie éthico-politique. 

C’est ainsi qu’il est possible de passer d’une vie d’incivilité, car marquée par la logique 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  62 

 

autodestructrice des passions à une vie sage et civilisée, car soumise à l’empire de la loi. C’est 

en ce moment que les individus retrouvent une force collective et organisée caractérisée par la 

vertu de la souveraineté. C’est ainsi aussi que se concrétise la réalisation de la vraie liberté. 

Celle-ci n’est plus une liberté anarchique destructrice de l’état de nature. Mieux, l’acte 

fondateur de la société reste révolutionnaire du fait qu’en créant les conditions de la répression 

des violences interindividuelles, il finit par garantir une paix et une sécurité collective traduite 

dans l’œuvre protectrice de la puissance souveraine. 

Alternative décisive et louable à l’entrechoquement destructeur des passions, l’acte 

fondateur de la société civile implique l’idée d’une transformation profonde de la vie éthico-

politique. Tel est, pour Spinoza, ce qui conduit à l’avènement de la société démocratique 

considérée comme le régime le plus conforme à la raison. C’est à juste titre que parlant de la 

société démocratique fondée par le pacte, B. Spinoza (1963, p.226) soutient que « le droit d’une 

société de cette sorte est appelé Démocratie et la Démocratie se définit ainsi : l’union des 

hommes en un tout qui a un droit souverain collectif sur tout ce qui est en son pouvoir. » 

Aussitôt née, la société fondée par le pacte prend une forme démocratique. Par-delà l’union de 

toutes les forces, l’incontournable avantage de la société démocratique réside dans la réalisation 

d’une puissance souveraine garante des droits et libertés et donc de la paix.  

Dépassant l’optique de la liberté naturelle, la société démocratique vise, en fondant les 

rapports humains sur la raison, une paix collective. Pour B Spinoza (1963, p.228), il s’agit de 

« soustraire les hommes de la domination absurde de l’Appétit et à les maintenir, autant qu’il 

est possible dans les limites de la Raison, pour qu’ils vivent dans la concorde et dans la paix. » 

En se fondant sur la raison, la société démocratique rend possible la neutralisation des passions 

par une vision du commun dont la quintessence réside dans la paix républicaine. Pour Spinoza 

tout comme pour Hobbes, il faut user de la raison pour confronter et dépasser 

l’entrechoquement des passions en vue de la paix démocratique. La pensée politique moderne 

oppose ainsi les passions de l’envie, de la destruction, de l’instabilité et du désordre à celle de 

la liberté, de la sécurité, de l’ordre et de la paix, toute chose qui finit par édifier le commun.  

Par-delà la prospérité économique ou matérielle, c’est surtout autour des conditions 

éthiques du vivre-ensemble républicain que s’établissent les conditions de possibilité de la paix 

démocratique. Cette conception rationnelle de la paix reste, toute sensibilité philosophique 

confondue, le propre de la pensée politique moderne. Le monde contemporain, avec ses crises 

locales qui se globalisent et globales qui se localisent, remettra en cause et la rationalité 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  63 

 

moderne et la thèse de la paix par la démocratie. Tel est par exemple le cas précis de l’incertitude 

de la paix et de l’insécurité au Sahel.  

 

2. Entre l’insécurité alimentaire et l’incertitude politique : L’Etat de droit 

démocratique en crise au Sahel  

Parler d’insécurité alimentaire et d’incertitude politique propres à l’Etat de droit 

démocratique au Sahel revient à soumettre, tout autrement, la conception moderne de la 

philosophie de la paix démocratique au crible de la critique contemporaine. Dans cette optique, 

l’opposition des passions change de cadre d’effectuation. Il est vrai que la pensée politique 

moderne cherche à édifier la paix sur des bases étatiques juridiques en confrontant l’opposition 

entre les passions destructrices par la raison. La pensée contemporaine va plutôt déplacer le 

champ de cette opposition. Elle tente de relever les nouvelles apparitions des passions au sein 

de l’ordre souverain. Pour Hassner (2015, p.66) « Les faces opposées des mêmes passions 

finiront par s’affronter, sous les espèces de la soif forcenée d’égalité et de l’attachement non 

moins forcené à la différence dans les révolutions et les guerres contemporaines. » Du fait de 

déchirement interne entre les sociétaires, c’est tout le système souverain qui risque d’être 

ébranlé.  

La paix n’est plus à bâtir en édifiant des souverainetés démocratiques. Elle devient le défi 

majeur dans l’animation de l’interaction des sociétaires au sein des souverainetés. C’est à une 

véritable compromission du projet de la paix démocratique qu’on assiste dans une situation 

d’insécurité marquée par l’ébranlement interne d’édifice souverain. Nous sortons de la logique 

d’édification des ordres souverains qui passe par l’usage des armes en vue de se faire 

reconnaitre, pour entrer dans un monde de crise des souverainetés. Les violences, les 

destructions, les tensions, les désordres et les conflits au sein des Etats déterminent les 

conditions de faiblesse sinon de panne des Etats. C’est ce qui clarifie le sens donné au bel avenir 

de la guerre, tel que conçu par Philippe Delmas. Par la mise en crise du politique et du juridique, 

on assiste à une autre phénoménologie des causes et manifestation de l’insécurité dans le monde 

contemporain. En tout cas pour P. Delmas (1995, p. 10)  

L’Etat dissous était faible, ceux qui lui succèdent le sont plus encore. Il était 

illégitime, mais ses successeurs fondent leur légitimité sur l’affirmation 

hargneuse d’une identité exclusive. Autrement dit, les crises de légitimité, 

faute qu’on sache les traiter, deviennent des crises de souveraineté. « Il est 

vrai, disait Candide, qu’on se tue mieux avec un drapeau. »  

 

Cela signifie que la nouvelle phénoménologie de la guerre se comprend à partir de 

secouement de l’ordre souverain. Les raisons ou finalités sont certes politiques et juridiques, 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  64 

 

mais elles peuvent prendre d’autres caractéristiques. C’est le cas par exemple de la situation 

sahélienne où l’insécurité est devenue inhérente à la détermination géopolitique conceptuelle 

des Etats en place. Pour comprendre comment se caractérisent les relations de cause à effet 

entre le Sahel et l’insécurité dans un monde contemporain des crises des légitimités et des 

souverainetés, on peut souligner que c’est à partir des années 1970 que le Sahel va connaitre 

une certaine émergence conceptuelle sous l’angle de la géopolitique, celle-ci va désormais 

s’intéresser à la région en termes d’analyse des situations d’insécurité. Les années 1970 ont 

amené le Sahel dans l’appareillage conceptuel géopolitique en passant par le problème relatif à 

l’insécurité alimentaire. Depuis lors, c’est en termes de crise, de menace, de désordre, de la 

violence, d’instabilité, de conflit, d’incertitude, de terrorisme, de djihadiste, d’islamisme, 

d’extrémisme, de radicalisme, de criminalité, de trafic, de meurtre, d’attaques, d’embuscade, 

de rançon, de coup d’Etat, bref d’insécurité que la région prend part à l’animation de la scène 

géopolitique.  

Cette présentation du Sahel par une donne essentielle d’insécurité a ainsi son point de départ  

dans l’expérience douloureuse de la crise alimentaire. On sait que partant de ses différentes 

caractéristiques géo-climatiques, la sous-région Sahel renvoie à cette zone particulièrement 

riche dont l’agriculture, l’élevage, et la pèche constituent des modes de production dominante. 

Dans ce cas, toute résistance, toute instabilité ou toute contrainte venant de l’ordre naturel ne 

va pas servir de facteur au développement de ces activités primaires alimentant l’essentiel de la 

machine économique sahélienne surtout en milieu rural. Une telle situation du refus de la nature 

à se montrer généreuse, comme par le passé, vis-à-vis du monde sahélien, est, on le sait, à la 

cause de la grande famine qui a mis en branle la machine économique sous régionale. C’est de 

cette douloureuse expérience que le Sahel fait son émergence en tant que concept géopolitique 

des crises et donc d’insécurité. Celle-ci a ainsi le sens de phénomènes à la fois naturels et 

humains permanents ou périodiques et répétitifs à une certaine séquence temporelle. En tout 

cas, depuis la famine des années 1970, la crise alimentaire est devenue l’une des marques 

distinctives d’un Sahel présenté sous la bannière d’insécurité dans le discours géopolitique.  

Avec cette présentation géopolitique conceptuelle du Sahel, il est difficile d’envisager la 

sous-région sous l’angle de la paix au sens d’épanouissement socioéconomique de la 

population. La paix et la sécurité censées donner sens à l’Etat de droit démocratique ont avant 

tout une signification socio-économique. Dans une situation de dégradation des conditions de 

vies du fait de la famine, d’une part, et d’absence d’alternative crédible au développement, il 

est impossible de parler de la paix et de la sécurité. Avec des telles situations, l’insécurité prend 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  65 

 

une dimension beaucoup plus concrète en ce sens qu’elle se dégage des conditions d’absence 

de quiétude et de tranquillité au niveau de satisfaction des besoins vitaux de l’homme.  

Le Sahel pris dans le sens des crises alimentaires récurrentes renseigne sur l’idée de la 

nécessaire équation développement, paix et émancipation socio-économique. Le problème se 

pose ainsi en termes de paupérisation extrême de la population. Par sa partie rurale majoritaire, 

la population sahélienne a ceci de spécifique qu’elle se retrouve  occupée par les secteurs 

primaires. C’est tout à fait logique d’assister à une insécurité compromettant toute tentative 

d’édification de l’Etat démocratique. 

Bien qu’il soit de dimension économique, le conflit de partage des ressources naturelles 

prend des envergures socioculturelles et politiques au Sahel. Tel est le cas illustratif de 

l’insécurité au centre du Mali. Quoiqu’elle devienne politique voire géopolitique, l’insécurité 

ayant atteint son paroxysme au centre du Mali et affectant le reste du monde sahélien, trouve 

ses sources dans la crise alimentaire des années 1970.  

L’insécurité vue sous l’angle des famines cadre avec la logique d’inefficacité sinon 

d’incertitude de l’Etat de droit démocratique. Celui-ci manque des bases solides et devient 

incapable d’œuvrer en faveur de la paix sociale. Dans une situation de pauvreté grandissante, 

l’absence de garantie en matière de satisfaction des besoins naturels indispose les populations. 

Ce qui entrave la création des conditions de coexistence pacifique. D’ailleurs cette insécurité 

alimentaire pose un crucial problème d’accès à la ressource naturelle. D’où la dimension 

conflictuelle d’interaction de certaines couches sociales. Les conflits entre les agriculteurs et 

les éleveurs, par exemple, font partie des sources classiques d’alimentation des tensions 

intercommunautaires au Sahel.  

Avec les différents cycles des famines au Sahel, les ressources naturelles communément 

partagées par les acteurs du monde rural deviennent objet de convoitise, ce qui engendre des 

conséquences indésirables sur le plan de la paix démocratique. C’est ainsi que les sources 

économiques des crises sécuritaires imposées par l’ordre naturel aux hommes prennent une 

dimension socio-culturelle et politique. L’action des communautés dans une gestion 

conflictuelle des ressources naturelles, devenues déficitaires, va conduire à une logique 

inévitable de confrontation identitaire. Cette façon de comprendre les choses va avec l’idée 

d’insécurité comme logique des identités différenciées. Puisque les activités d’agriculture, 

d’élevage et de pèche vont avec une certaine orientation culturelle, la confrontation des 

communautés en leur nom n’est pas du tout surprenante. La gestion faite par l’Etat de ces crises 

reste constamment suspectée à telle enseigne qu’on fait face à une véritable incertitude.  



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  66 

 

Mieux, la violence en temps électoral, les manifestations publiques violentes, le 

terrorisme mondialisé, le banditisme, le brigandage, les exactions de l’armée dans une lutte 

antiterroriste faisant fausse route comme nous l’avons souligné ailleurs, sont autant des 

phénomènes d’insécurités politiques au Sahel. Ces phénomènes dont les conditions de 

facilitation résident déjà dans une crise alimentaire devenue cyclique ne sont pas de nature à 

encourager une démocratie viable et pérenne au Sahel.  Il existe une interconnexion décisive 

entre l’insécurité alimentaire et l’insécurité politique dans un Sahel constamment soumis aux 

épreuves d’ébranlement naturel de ses propres dispositifs sécuritaires. Vu la multiplicité des 

fronts et la complexité du problème d’insécurité au Sahel, on comprend pourquoi les dispositifs 

étatiques deviennent inefficaces. Cette faiblesse de l’Etat suppose une prise en compte décisive 

dans toute politique de paix qui se veut optimale au Sahel. 

 

3. La redéfinition de la politique de la paix à l’aune de l’éthique 

démocratique au Sahel 

Puisque l’éthique démocratique envisage la construction de la paix dans une prise en charge 

intégrante des problèmes, elle est à  convoquer dans la redéfinition de la politique de la paix au 

Sahel. En quoi, le cas Sahel requiert-il un regard philosophique attentif sur les limites de la 

doctrine contemporaine du recours à la force brute afin de s’en inspirer et bien bâtir son édifice 

de la paix démocratique ? Dans quelles mesures la participation et ou/ l’implication du citoyen, 

de la communauté et des dispositifs étatiques peut-elle déterminer les conditions de possibilité 

d’une politique de paix redéfinie au Sahel ? N’est-ce pourquoi faut-il sortir d’une logique 

ascendante d’édification de la paix par la toute-puissance de l’Etat pour entrer dans la 

perspective d’une philosophie de la paix qui se veut horizontale ? 

Rappelons que le nouveau concept de la paix ne rime pas avec les perspectives coercitives 

d’avant la guerre froide. La preuve en est que dans presque toutes les zones de tensions en 

période post-guerre froide, les armes ont montré leurs limites. La méthode coercitive (soit-elle 

représailles, razzia, destruction, neutralisation, pacification…) semble insuffisante dans 

l’élimination de la guerre et l’instauration d’une paix durable par la voie démocratique. Dès 

qu’on se rappelle de la Somalie, du Libéria, d’Irak, d’Iran, d’Afghanistan, du Kossovo, de la 

Libye, de la Côte d’Ivoire, du Mali, etc., la déduction est assez claire à propos du bilan mitigé 

voire négatif d’emploi de la force dans l’instauration de la paix. Ces différentes expériences 

d’intervention militaire révèlent bien comment la paix par les armes ou la paix de la terreur 

reste précaire. C’est ce que montre V. Desportes (2013, p.418-419), à propos d’Irak et 

d’Afghanistan. Par-delà cette doctrine interventionniste, ce sont toutes les voies du recours à la 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  67 

 

force pour restaurer la paix et réinventer la démocratie que l’on essaie de débattre. Les différents 

mécanismes d’usage de la force sont certes légitimés et légalisés par les coutumes populaires 

et les instruments juridiques nationaux et internationaux.  

Toutefois, au vu des contraintes et limites liées aux expériences d’une politique coercitive 

des réponses aux crises et conflits dans le monde, autant se convaincre que le recours aux armes 

est loin de constituer une panacée en matière de résolution définitive du problème d’insécurité 

dans le monde contemporain. Cela est d’autant plus intelligible que pour V. Desportes (2013, 

p. 423) : « Désormais, c’est rarement la force brute qui permet de gagner la paix. Si, malgré 

tout, la « guerre » est gagnée par des méthodes violentes, les « paix » qui les suivent sont fragiles 

et brèves. »  Il reste très clair que l’instauration d’une paix durable dans le monde suppose le 

recours à d’autres voies et moyens que ceux ayant cours dans la discipline stratégique classique. 

Puisque les limites de la force brute restent évidentes dans le monde, la situation sahélienne ne 

doit pas faire exception. 

Il ne serait pas infondé d’envisager la condition de possibilité d’une redéfinition de la 

politique de la paix au Sahel quand on sait qu’à l’image des autres parties du monde, la doctrine 

interventionniste contemporaine ne répond pas entièrement aux objectifs qui lui sont assignés 

dans notre sous-région. En d’autres mots, le combat pour la paix et la sécurité signe son échec 

au Sahel, si et seulement si, il reste tributaire des voies et moyens coercitifs et 

antidémocratiques. C’est d’ailleurs cet échec qui se dégage d’une lutte contre le terrorisme dans 

laquelle le Sahel peine à sortir totalement vainqueur.  

Voilà pourquoi, considérant les multiples contraintes à l’effectivité de la sécurité et à la 

concrétisation de l’Etat de droit démocratique au Sahel, la question d’engagement et 

d’implication citoyenne dans la politique de la paix apparait indispensable. Cela est d’autant 

plus clair que beaucoup de méthodes pacificatrices propres à la politique étatique classique 

prouvent leurs limites. Sinon comment peut-on comprendre que des individus sans formation 

ni organisation militaire requise parviennent à prendre le dessus sur des armées étatiques 

régulières et même défier tout une sous-région. Les voies et moyens de prise en charge de 

l’insécurité sous toutes ses formes doivent être redéfinis au Sahel. 

L’Etat de droit démocratique est avant tout un cadre politique d’interaction des citoyens-

sujets en ce sens qu’il fait d’eux à la fois législateurs et obéissants à leurs propres lois. Avec cet 

Etat, les actions des dirigeants et des dirigés se soumettent constamment à la  validation de la 

loi. Autant dire que l’Etat de droit démocratique se particularise par le fait qu’il accorde une 

place prépondérante à la loi. C’est l’Etat marqué par l’absence d’indispensabilité des acteurs 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  68 

 

dirigeants. Autrement dit, dans un Etat de droit démocratique, aucun dirigeant ne peut se 

prévaloir d’être un chef à vie ou de transformer ses humeurs en règle de droit. D’où l’impérieuse 

nécessité faite à tout dirigeant de chercher à avoir une légitimité interne, c’est-à-dire dépendante 

d’assentiment populaire.  

Puisque l’optique de l’Etat de droit démocratique est celle d’une légitimation populaire des 

dirigeants, il va de soi que la nouvelle politique de la paix censée y découler au Sahel fait de la 

sécurité une œuvre de tous. C’est en ce moment précis qu’on assiste à l’adaptation de la 

politique de la paix aux exigences de l’éthique démocratique. Entre les différentes 

communautés nationales au Sahel, il devient impératif de cultiver l’unité indispensable à 

l’approche de la paix démocratique.  

Sans sacrifier leurs différentes et riches spécificités, les communautés sont censées 

entrecroiser leurs visions et leurs convictions dans une approche intégrée et commune de la paix 

au Sahel. C’est en cela qu’elles peuvent accompagner et rendre efficaces les dispositifs 

étatiques. C’est dans une conjugaison commune d’effort et d’énergies que les communautés et 

les dispositifs étatiques peuvent s’activer dans l’édification de la paix au Sahel. Cette paix 

mérite d’être bâtie dans une intégration des communautés et une amélioration de la qualité des 

dispositifs étatiques qui cessent d’avoir une vision descendante de la politique sécuritaire. Par-

delà la perspective propre à l’éthique démocratique, la nouvelle politique de la paix suppose 

une exploration du terrain culturel.   

 

Conclusion 

La réflexion sur la philosophie de la paix entre insécurité et Etat de droit démocratique 

au Sahel conduit à des découvertes intéressantes. Pour parler de la paix et de la sécurité en lien 

avec la vitalité des démocraties, il est indispensable d’analyser le problème sous l’angle 

d’héritage de la modernité politique. C’est dans le cadre de la pensée politique moderne que la 

thèse de la paix par la démocratie trouve toutes ses raisons justificatives. Il s’agit surtout de 

démontrer que la pacification des relations humaines passe par un processus de neutralisation 

des passions visant la clarification du sens à la vie commune. Toutes les richesses éthiques de 

cette vie sont à chercher à partir de la mise en accord des volontés autour des principes et normes 

rationnelles. La paix démocratique, conçue par les modernes, est une paix rationnelle. C’est par 

le dessus de la raison sur les passions que s’établissent les conditions de possibilité de la paix 

démocratique. 

Cependant, avec les perspectives d’un monde contemporain témoin des crises de 

souveraineté, on va assister à un réinvestissement des passions. Celles-ci reviennent à la charge 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  69 

 

et expose les individus, les communautés et les Etats à une nouvelle logique d’affrontement. 

C’est le cas précis de cette décomposition des sociétés et des Etats dans laquelle se plonge le 

Sahel depuis son émergence critique au plan géopolitique. Les circonstances tant naturelles que 

sociales ou politiques permettent de parler de la crise de l’Etat de droit démocratique au Sahel. 

Les passions négatives invalident la thèse moderne de la paix démocratique dans un Sahel mis 

en branle par l’insécurité alimentaire et l’insécurité politique. 

Etant donné le résultat non reluisant de la doctrine coercitive dans le combat contre les 

insécurités et l’instauration de la paix démocratique dans bon nombre d’Etats contemporains, 

une nouvelle approche devient nécessaire. C’est de celle-ci que nait le nouveau concept de la 

paix dont l’expérience sahélienne revendique une meilleure appropriation. Comme partout dans 

le monde, la paix et la sécurité requièrent une politique redéfinie au Sahel. Les problèmes de la 

paix et la sécurité doivent se poser en termes d’effectivité de l’Etat de droit démocratique en ce 

sens qu’ils cessent d’émaner du simple diktat de la puissance souveraine pour être aussi ceux 

des individus, des communautés ou des groupes sociaux. C’est sur tout le corps social dans ses 

articulations qu’il faut reposer les charges d’édification des conditions propices à la paix et la 

sécurité. Le cas Sahel doit redéfinir la politique de la paix dans une démarche véritablement 

intégrante. Puisque la paix et la sécurité déterminent le sens de la bonne marche de toutes les 

activités sociales, leur établissement effectif doit unir les forces et les intelligences nationales.  

C’est le lieu de cesser de faire de la paix et de la sécurité une question émanant de la seule 

logique des décideurs politiques. L’intégration de toutes les sensibilités sociales dans son 

établissement fera de la paix une question de mobilisation des consciences autour d’une valeur 

éthique incontournable. Entre la paix et la démocratie, le rapport doit être celui des 

déterminations mutuelle et culturelle au Sahel. Autrement dit, il est urgent d’entrer en quête 

d’une culture de la paix par l’enrichissement de la culture démocratique au Sahel.  

   

 

   

 

 

 

 

 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  70 

 

Références bibliographiques 

1. BODIN Jean., Les six Livres de la république : un abrégé des textes de l’édition de 

Paris de 1853. Edition et présentation, Gérard Mairet. En ligne : 

http://www.uqac.uqebec.ca/. 

2. BONNECASE Vincent et BRACHET Julien, « Les « crises sahéliennes » entre 

perceptions locales et gestions internationales » in Karthala | « Politique africaine » 

2013/2 N° 130 p. 5. 22. 

3. DELMAS Philipe., Le bel avenir de la guerre, Paris, Gallimard, 1995.  

4. DESPORTES Vincent, 2013, « Irak, Afghanistan, la fin d’une ère » in G Andréani et P 

Hassner (dir), Justifier la guerre ? De l’humanitaire au contre-terrorisme, Paris, Presses 

de la fondation nationale des sciences politiques, p. 415-435. 

5. HASSNER Pierre, 2015, La revanche des passions. Métamorphose de la violence et 

            crise du politique, Paris, Fayard. 

6.       IDI OUNFANA Nassirou, 2022, « Jeunesse scolaire et paix : quelles perspectives 

pour l’antiterrorisme au Sahel ? » in Territoires, Sociétés et Environnement, N° 019, 

décembre 2022, Revue scientifique semestrielle, Faculté des Lettres et Sciences 

Humaines, Université André Salifou de Zinder (NIGER), p.37-47.  

7. IDI OUNFANA Nassirou, 2018, « La conception kantienne de la « fédération d’Etats 

libres : quelles leçons pour la politique de la paix au Sahel ? » in Université de Faso, 

Actes du Colloque International sur les enjeux sécuritaires dans les pays africains, 24, 

25 et 26 octobre, 2018, p. 407.422. 

8. PRERA-FLORES Anasabel et VERMEREN Patrice., 2001, Philosophie de la culture 

de la paix, Paris, L’Harmattan. 

9.  SPINOZA Baruch, Traité Théologico-politique, in Œuvre 2, Paris, Flammarion, 

Garnier Frère, 1963. 

10. THIAN Adam, 2017, Centre du Mali. Enjeux et dangers d’une crise négligée, Paris, 

Centre pour le dialogue humanitaire.  

 

http://www.uqac.uqebec.ca/

